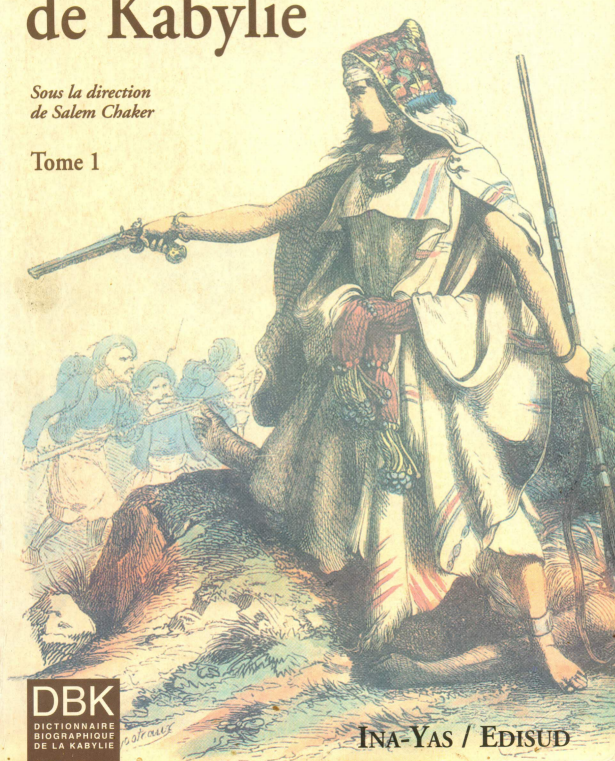
Hommes et Femmes de Kabylie



Institut National des Langues et Civilisations Orientales – Paris CENTRE DE RECHERCHE BERBÈRE 2, rue de Lille, 75343 PARIS Cedex 07

Photo de couverture :

« Femme kabyle au maquis »,
vignette de Philippoteaux ; extrait de P. Christian (Pitois),
L'Afrique française, l'empire du Maroc et les déserts du Sahara...,
Paris, Barbier, 1846 (p. 424).

SARL ÉDISUD, LA CALADE, RN 7, 3 120 ROUTE D'AVIGNON 13090 AIX-EN-PROVENCE – FRANCE Tél. 04 42 21 61 44 / Fax 04 42 21 56 20 www.edisud.com – e.mail:commercial@edisud.com

> INA-YAS ÉDITIONS / INA-YAS DIFFUSION 60 Boulevard Mohamed V – ALGER E.mail : boussad@wanadoo.fr

ISBN 2-7449-0234-9 © Édisud, Aix-en-Provence, 2001. Tous droits réservés.

# Institut National des Langues et Civilisations Orientales – Paris

CENTRE DE RECHERCHE BERBERE

Directeur de la Publication : Salem CHAKER

# Hommes et Femmes de Kabylie



Volume 1

## **SOMMAIRE**

| INTRODUCTION (S. Chaker)                                           | 7     |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| ABDJAOUI Sadek (M. Mahfoufi)                                       | . 15  |
| ABDOUN (famille) (D. Abrous)                                       | . 18  |
| AHEDDAD (famille) (D. Abrous)                                      | 25    |
| AHEDDAD (famille) (D. Abrous)                                      | 21    |
| AÏT-AMRANE Idir (S. Chaker)                                        | 51    |
| ALICHE Rachid (D. Abrous)                                          | 33    |
| AMROUCHE Fadhma (At-Mansour) (D. Merolla)                          | 35    |
| AMROUCHE Jean (D. Merolla)                                         | 38    |
| Amrouche Taos (1) (D. Merolla)                                     | 44    |
| Amrouche Taos (2) (F. Merabti)                                     | 48    |
| Amrouche F. et T.: l'œuvre chantée (S. Chaker)                     | 55    |
| AREZKI Lbachir (D. Abrous)                                         | 64    |
| AT-LQADI / Rois de Koukou (H. Genevois, O. Naït-Djoudi, N. Haddab, |       |
| S. Chaker, S. Doumane)                                             | 74    |
| S. Chaker, S. Doumane)                                             | 0.1   |
| AZEM Slimane (1) (D. Abrous/S., Doumane)                           | 91    |
| AZEM Slimane (2) (M. Mahfoufi)                                     | 93    |
| BELAÏD AT-ALI (B. Izarar) (M. Ibrahim)                             | . 104 |
| BEN MOHAMED (S. Hachi)                                             | . 109 |
| BERBÉRO-NATIONALSTES (les) (M. Benbrahim)                          | . 116 |
| BOULIFA (S. Chaker)                                                | . 119 |
| Dallet Jean-Marie (S. Chaker)                                      | . 124 |
| EL GHOBRINI (Dj. Aïssani)                                          | . 132 |
| FADHMA N'SOUMEUR (M. Benbrahim)                                    | 136   |
| GENEVOIS Henri (J. Lanfry)                                         | 130   |
| GENEVOIS Henri (J. Lantry)                                         | . 10) |

Volume I

#### 20. EL GHOBRINI

(1246-13141) [(al)-Gubrînî]

Al-Gubrînî (Abû al-'Abbâs Aḥmad), grand cadi et biographe de Bougie à l'époque hafside, originaire de la région des Aït-Ghubri en Grande Kabylie. Il doit sa renommée essentiellement à son célèbre livre bio-bibliographique 'Unwân ad-Dirâya (« Symbole du savoir »). Cet ouvrage est la source la plus sûre et la plus complète sur les savants de Bougie à l'époque médiévale et représente un outil de travail irremplaçable pour tout ce qui se rapporte à l'histoire politique, intellectuelle, scientifique et religieuse de Bgayet (Bejaïa, Bougie) en particulier, et du Maghreb en général.

#### Sa vie

Al-Ġubrînî<sup>2</sup> est né en 644 h./1246. Il appartient à une tribu qui « semble avoir été considérable au Moyen Âge » (Brunschvig 1940, vol. I, p. 286). En effet, la région des Aït-Ghubri a donné à cette époque de très nombreux lettrés (Cf. Kaâk Othmane 1974, p. 35). Abû al-'Abbâs Aḥmad a été au centre d'une chaîne de savoir exceptionnel. Son propre fils Abû al-Qâsim at-Tûnisî (mort en 772 h./1371) a été mufti et grand cadi de Tunis. Plusieurs sources indiquent qu'il était l'un des oulémas les plus renommés de cette ville<sup>3</sup>. Il sera notamment le maître du grand cadi de Tunis Abû al-Mahdî 'Isâ al-Gubrînî (mort en 815 h./1413).

Al-Ġubrînî, qui était considéré comme un jurisconsulte (faqîh) réputé, a exercé les fonctions de cadi (qâdî) dans plusieurs régions. Son dernier poste sera celui de Bougie, où il

obtiendra le grade de *qâḍâ al-quḍât* (« grand cadi »). Il a donc appartenu au milieu intellectuel de la ville au moment des derniers séjours du célèbre philosophe catalan Raymond Lulle (1235-1315) (Aïssani 1993). Son influence politique et religieuse est attestée par ses rapports privilégiés avec les princes et d'autres hauts responsables. Il a notamment été mêlé aux négociations que l'émir de Bougie Abû al-Baqâ mena avec le sultan de Tunis en 704 h./1304-5 (*Cf.* Ibn Khaldoun, II, p. 419). Accusé de trahison, il a été exécuté en 1314 (ou bien en 1304 selon Ibn Khaldoun).

#### Sa formation et son érudition

Une analyse de son ouvrage permet de cerner le profil d'érudition d'al-Gubrînî. En effet, le 'Unwân ad-Dirâya se termine par un long catalogue des anciens maîtres d'al-Gubrînî, des textes qu'il a étudiés et des diplômes et titres qui lui ont été décernés.

Ainsi, il apparaît qu'al-Gubrînî était principalement versé en droit musulman (fiqh), tradition prophétique (hadîth), exégèse (tafsîr), logique (manțiq) et en philologie (figh al-luga). Il avait également des connaissances étendues dans d'autres disciplines. A titre d'exemple, il a étudié la médecine auprès du célèbre médecin des princes de Bougie, al-Umawî, plus connu sous le nom d'Ibn Andrâs (mort en 674 h./1276). Ce dernier avait écrit une *urdjûza* (poème didactique) sur les simples mentionnées dans l'Organon (gânûn) d'Ibn Sînâ. Al-Gubrînî a étudié auprès d'Ibn Andras l'urdjûza d'Ibn Sina (étude détaillé du traité, ainsi que le kulliyat de son *qânûn*). Ce même Ibn Andrâs l'avait chargé de faire un classement de certains

<sup>1. 1304-5</sup> selon Ibn Khaldoun (1852-1856), Ibn Qunfudh (1980), Qâdî Nabahî (1966), Ibn Farḥûn (1351 h.).

<sup>2.</sup> Son nom complet est Abû al-'Abbâs Aḥmad b. Abî Muḥammad 'Abd Allâh b. Muḥammad b. 'Alî b. 'Amar al Gubrînî. Cependant, il est désigné dans la plupart des sources musulmanes sous le nom de Abû al-'Abbâs al-Gubrînî ou de Ahmad al-Gubrînî.

<sup>3.</sup> Il était notamment une référence en matière religieuse.

médicaments. Il deviendra plus tard l'un des médecins particuliers du Grand Sultan de Tunis al-Mustanșir<sup>1</sup>. Soulignons ici qu'al-Gubrînî a porté un jugement très critique sur la pratique de la médecine<sup>2</sup> à Bougie à cette époque.

#### Sa production

Le '*Unwân ad-Dirâya* est le seul ouvrage connu d'al-Ġubrînî. Certaines *qaṣâ'id* non publiées et non authentifiées, disponibles en manuscrits, lui sont également attribuées<sup>3</sup> (au Maroc, *cf.* al-Ġubrînî 1970, p. 13; mais également dans la collection Ulahbib de Bejaïa<sup>4</sup>).

#### Le 'Unwân ad-Dirâya

#### L'ouvrage

Le 'Unwân ad-Dirâya 5 (symbole du savoir des savants du XVIIe siècle de l'hégire à Bougie) semble avoir été rédigé quelques années avant la mort d'al-Gubrînî. Il recense les principaux hommes de sciences et de religion qu'a connus Bougie entre, approximativement, le dernier quart du VIe/XIIe et la fin du VIIe/XIIIe siècles. Selon Ibn Khaldoun, ce type de recueil biographique « était destiné à mettre en relief la précellence, non pas d'un individu, mais d'une cité toute entière à une époque déterminée, grâce aux mérites de ses lettrés et de ses hommes de religion ». Il ne cherche donc pas à fournir une « histoire » d'ensemble. Il vise d'abord à recueillir des faits notables. La première conséquence est

que plus le personnage cité est important aux yeux de l'auteur, moins, paradoxalement, il donne de renseignements utiles à son sujet. Il se consacre de préférence à la recension de ses prodiges (*karâmât*). La deuxième conséquence est une insistance particulière sur les anecdotes politiques<sup>6</sup>.

Un autre aspect important du '*Unwân* est le fait qu'il présente les méthodes pédagogiques utilisées à Béjaïa à cette époque, les écoles qui y existaient, les ouvrages de base ainsi que les méthodes d'enseignement.

Le 'Unwân ad-Dirâya s'ouvre par un éloge circonstancié du grand Pôle (quṭb) de Bougie Sidi Bou Madyan (1126-1197). Selon R. Brunschvig, « aucune raison qui explique l'ordre adopté. Un style soigné, mais ronflant et creux, favorise une assez grande imprécision. Les récits détaillés sont rares. Les dates de décès sont données souvent d'une façon vague, ou même manquent tout à fait. Par contre, des fragments poétiques de quelque étendue sont cités volontiers pour prouver le talent littéraire des personnages biographiés » (Brunschvig 1940).

#### Son influence

Le '*Unwân ad-Dirâya* est l'une des principales références algériennes dans le domaine bio-bibliographique<sup>7</sup>. Il a été référencé par la plupart des bibliographes et biographes musulmans (*Cf.* Ibn al-Qaḍî al-Maknâsî (al-Ġubrînî 1969 et 1970), Ibn Farhûn (al-Ġubrînî 1970), Makhluf (1930),

<sup>1.</sup> Le « Prince des croyants » al-Mustanșir Billâh, maître de Tunis, régna jusqu'en 675 h./1277.

<sup>2.</sup> Sur les 108 personnages cités dans le *'Unwân ad-Dirâya*, 6 seulement sont versés en médecine et en sciences de la nature (*Cf.* Aïssani 2000).

<sup>3.</sup> Al-Gubrînî affirme avoir rédigé dans sa jeunesse une *qaşîda* pour Abû Zakariyâ' Yaḥia as-Sṭayfî (*Cf.* Gubrînî 1969, p. 103).

<sup>4.</sup> Ms. LIT nº 15 (Aïssani, Mechehed et al. 1996).

<sup>5.</sup> Le titre complet est 'Unwân ad-dirâya fi man 'urifa min al-'ulâmâ fi al-mi'ât as-sâbi'a bi Bijâya.

<sup>6.</sup> Ce qui, selon Dominique Urvoy, pourrait peut-être permettre dans l'avenir de jeter un pont entre recherche sociologique et recherche historique sur la base des chroniques (Urvoy 1976).

<sup>7.</sup> Avec les traités *Kitâb al-wafayât* du Constantinois Ibn Qunfudh (mort en 809 h./1407), *Al-Bustân* du Tlemcénien Ibn Maryâm (vivant en 1014 h./1606), *Ad-Durra al-Maknûna* du Bônois al-Bûnî (mort en 1116 h./1705) et la *Riḥla* du Kabyle al-Ḥusayn al-Wartilânî (mort en 1193 h./1779).

al-Ḥafnâouî (1991),...). Il a été notamment évoqué par Ḥajji Khalîfa, mais sans donner aucun renseignement, ni sur son auteur, ni sur le temps où il a été écrit (*Cf.* Ḥajjî Khalîfa 1941, Cherbonneau 1860).

Le premier Occidental à avoir posé le problème de l'identification de l'auteur du 'Unwân ad-Dirâya est l'orientaliste Sylvestre de Sacy dans une note de sa Chrestomatie arabe (tome II, page 280). Ce problème a été résolu par l'orientaliste A. Cherbonneau, professeur d'arabe à la chaire de Constantine. Il a fait une présentation succincte de cet ouvrage « vraiment précieux » en 1880 (Cherbonneau 1860). A. Cherbonneau précise que les personnages cités sont envisagés plutôt sous le côté religieux que sous le rapport scientifique et explique l'esprit de l'ouvrage en le resituant dans la période où il fut écrit. Il regrette notamment de n'y trouver mentionné que « comme des accessoires » leurs productions les plus connues. Il n'en reste pas moins que cet ouvrage « est fondamental pour rechercher des dates précises, des noms propres, des généalogies et plusieurs événements politiques » (Cherbonneau 1860).

En 1863-1865, le 'Unwân va être au centre d'une fantastique aventure intellectuelle (Aïssani 1993). Il s'agissait d'identifier le célèbre historien de Bougie Ibn Ḥammâd (mort en 1150) et de localiser son fameux manuscrit sur l'histoire de Bougie et du Maghreb (encore de nos jours considéré comme perdu; cf. Aïssani 1996). C'est dans ce cadre que le mathématicien français Eugène Dewulf, alors capitaine du génie dans l'armée française à Bougie, a été amené à apporter des précisions sur les cir-

constances de la mort d'al-Ġubrînî d'après Ibn Khaldoun (Dewulf 1863).

Au début des années quarante, le 'Unwân ad-Dirâya va être utilisé par R. Brunschvig pour analyser l'organisation politique et administrative du royaume Hafside (rôle du qâdî...) (Brunschvig 1940). Il va également servir de matériau à la proposition d'une méthode mathématique d'analyse des faits sociaux (Cf. Aïssani 1993, Urvoy 1976). Il a notamment permis en 1976 à Dominique Urvoy, sur la base d'un décompte statistique1, d'analyser la structuration du monde des oulémas de Bougie (Urvoy 1976). Il a enfin été utilisé ces dernières années pour identifier les principaux mathématiciens de Bougie au Moyen Âge (Aïssani 1993) et pour cerner le niveau atteint en médecine (Aïssani et Mechehed 2000). De même, il peut jouer un rôle irremplaçable pour l'écriture de l'histoire juridique de la Kabylie<sup>2</sup> (Aïssani, Mechehed, Adjabi et al. 1995).

#### Les éditions

La première édition du 'Unwân ad-Dirâya a été l'œuvre de M. Bencheneb en 1910 (al-Gubrînî, 1910). Elle a été réalisée sur la base de la copie n° 1734 de la Bibliothèque nationale d'Alger, ainsi que d'une consultation de quelques copies disponibles dans les bibliothèques privées (Cf. al-Gubrînî, 1970, p. 51). Adel Nuwayhid sera l'auteur d'une seconde édition, basée sur la première, à Beyrouth en 1969 (al-Gubrînî, 1969). Mais l'édition qui nous paraît la plus complète est celle de Rabah Bounar en 1970 (al-Gubrînî, 1969). En effet, ce travail est basé à la fois sur l'édition de Bencheneb, mais également sur une étude comparative avec les deux copies manuscrites disponibles à la Bibliothèque nationale

<sup>1.</sup> A titre d'exemple, sur les 108 personnages mentionnés, 102 sont considérés comme jurisconsultes (fâqih). Plus des 2/3 des sujets sont étrangers à la ville de Bougie, 8 personnages sont mentionnés comme y étant nés, 14 comme y étant en exercice, 11 de passage.

<sup>2.</sup> Il est fait allusion aussi au XIII<sup>e</sup> siècle, à des postes de cadi dans des « *localités secondaires* » de la région de Bougie (*Cf.* Ġubrînî 1910, p. 146, 190, 208).

d'Alger. Elle est précédée d'une étude du contexte de l'époque, d'une analyse des confusions de l'auteur de l'ouvrage, de la vie de l'auteur, ainsi que d'une analyse de l'ouvrage. Cette édition comprend notamment un sommaire des noms (par ordre alphabétique), ainsi que des index (noms propres, lieux et régions, ouvrages, versets et hadith, poèmes...).

#### Copies du manuscrit

La copie du manuscrit '*Unwân ad-Dirâya* de la collection de A. Cherbonneau, en mauvais état, a été offerte à la Bibliothèque impériale de Paris¹ (Cherbonneau, 1860). A

son propos le mathématicien français Eugène Dewulf écrivait dans les années 1863-1865 qu'il s'agissait du seul exemplaire connu des orientalistes français (Dewulf, 1863). Puis, il ajoute qu'il a découvert une autre copie de ce manuscrit « excessivement rare » (Dewulf, 1863, Aïssani, 1996). Cette seconde copie était en excellent état. Elle n'a pas encore été localisée<sup>2</sup>. D'un autre côté, la Bibliothèque nationale d'Alger dispose de deux copies<sup>3</sup>. Quant à la copie qui figurait dans la collection Ulahbib Béjaïa, elle a été prêtée pour exposition au ministère des Affaires religieuses en 1982.

[Di. Aïssani]

#### **BIBLIOGRAPHIE**

- Abû Ḥassan an-Nabahî: 1966 Quḍât al-Andalus, Beyrouth.
- AISSANI (Dj.): 1993 Bougie à l'époque médiévale: les mathématiques au sein du mouvement intellectuel, IREM Ed., Rouen, 112 p.
- AĭSSANI (Dj.): 1996 Le mathématicien Eugène Dewulf et les manuscrits médiévaux du Maghreb, *International Journal Historia Mathematica*, 23, Academic Press Ed. (USA), p. 257-268.
- Aïssani (Dj.), MECHEHED (D.E.) and al.: 1996 Afniq n Ccix Lmuhub: une bibliothèque de manuscrits au fin fond de la Kabylie, *Proceedings of the Second European* Conference, EURAMES, Aix-en-Provence.
- AISSANI (Dj.), MECHEHED (D.E.), ADJABI (S.) et al.:
   1995 Les manuscrits de la jurisprudence de la Khizana de Cheikh Lmuhub, Les Chantiers de la Recherche, Perpignan.
- AISSANI (Dj.) et MECHEHED (D.E.): 2000 [à paraître] -Les manuscrits de botanique et de médecine en Kabylie au XIXe siècle, Annali del'Istituto Universitario Orientale, Napoli.
- Baba Aḥmad : 1932 Nayl al-Ibtihâj..., Dâr al-Maahid,
   Le Caire.
- BRUNSCHVIG (R.): 1940 La Berbérie orientale sous les Hafsides, des origines à la fin du XV<sup>e</sup> siècle (2 tomes), Ed. Maisonneuve, Paris.
- CHERBONNEAU (A.): 1860 Notice et extraits de Unwân ad-Dirâya fi Masha'ikh Bijai'a, Revue algérienne et coloniale, p. 1-14.

- DEWULF (E.): 1863 Note sur Ibn Hammad et sur un mémoire de A. Cherbonneau, *Revue africaine*, 7, p. 446-452
- (Al-) Gubrînî : 1910 'Unwân ad-Dirâya, Ed. Bencheneb. Alger.
- (Al-) Gubrînî: 1969 'Unwân ad-Dirâya, Ed. Adil Nuwayhid, Beyrouth, 460 p.
- (Al-) Gubrînî : *'Unwân ad-Dirâya*, Ed. Bounar/SNED, Alger, 1970, 362 p.
- (Al-) Ḥafnāouî: 1991 *Tā rif al-Khalaf bi Ridjāl al-Salaf*, Ed. ENAG, Alger.
- Hadjî Khalîfa : 1941 Kashf al-Dhunun fî al-asâmî al-Kuttub wa al-Funûn, Ed.
- Ibn Farhun: Al-Dihaj al-Mudhah fi Ma'rifat 'Ulâmâ' al-Madhab (voir l'édition qui accompagne le Nayl al-Ibtihâj), Ed. 1351 h.
- IBN KHALDOUN (A.) : *Histoire des Berbères* (traduit de l'arabe par De Slane), 4.vol., Alger, 1852-1856.
- Ibn Qunfudh: 1980 Kitâb al-Wafayât, Ed. A. Nuwayhadh, Beyrouth, Dâr al-Afaq al-Jadida.
- KAÄK (Othmane): 1974 Les Bougiotes amazighs, andalous et siciliens et leur rôle éminent dans une civilisation embrassant les deux rives de la Méditerranée pendant quatre siècles, Actes du séminaire sur la Pensée islamique, Béjaïa, p. 17-40.
- Makhlûf (Muḥammed) : 1930 Shajarat an-Nûr az-Zakiya fi Tabaqât al-Mâlikîya, 31, Le Caire.
- URVOY (D.): 1976 La structuration du monde des ulémas à Bougie au VII/XIII siècle, Studia Islamica, XI/3, p. 87-107.
- Zirkillî (M.): 1990 Al-'Alâm, Beyrouth, Dâr al-'Ilm li l-Malâyîn, 8 volumes.
- 1. A son propos, A. Cherbonneau a écrit : « le seul exemplaire que j'ai rencontré et qui faisait partie de ma collection (cet exemplaire appartient maintenant à la Bibliothèque impériale) porte le cachet de la vétusté; l'écriture est maghrébine, mais très pâle et presque fruste en certains endroits, ce qui la rend difficile à lire ».
- 2. Dewulf a proposé au géomètre italien Luigi Cremona d'échanger cette copie avec le manuscrit d'Ibn Hammâd, localisé alors chez Monsieur Caligaris en Italie (Aïssani 1996).
- 3. La première copie est répertoriée n° 1734. Elle comprend 130 feuillets et est datée de 1305 h./1888 ? La seconde copie est répertoriée n° 2061 et est datée de 1300 h./1883.

### Le DBK, une œuvre scientifique, une œuvre de mémoire.

Œuvre scientifique, il s'agit de fournir, aux spécialistes comme au grand public, un outil d'information aussi précis que possible, solidement ancré dans la documentation disponible, qu'elle soit écrite ou orale. De réunir dans un même support une information totalement dispersée entre les différents champs disciplinaires (Histoire, Littérature, Ethnologie, Linguistique...) et les époques (sources contemporaines, sources anciennes devenues difficiles d'accès). De croiser les divers types de sources (archives officielles, archives familiales, tradition orale, témoignages...) pour une relecture et une évaluation plus complète, plus fine des personnages. De se poser aussi, chaque fois que possible, la question de la réception par la société : en tant qu'acteur dans une collectivité, l'individu n'est pas uniquement ce qu'il fait, dit ou écrit (ou prétend faire, dire ou écrire), il est également, et peut-être surtout, ce pour quoi il est perçu, reçu par le groupe. Cette « subjectivité collective » est aussi une réalité qui doit être soumise au regard scientifique parce qu'elle est productrice de valeurs, d'actions, de devenirs.

Œuvre de mémoire, le DBK est un hommage rendu aux précurseurs, aux innombrables anonymes, aux créateurs, grands ou petits, aux défenseurs d'une culture, aux porte-parole, connus ou oubliés, d'une région qui ne veut pas mourir, qui ne veut pas se dissoudre dans le giron unificateur de l'État-nation. Qui demande simplement qu'on la laisse exister en tant que ce qu'elle est, avec sa mémoire propre ; sans nier pour autant qu'elle appartient et participe aussi à des ensembles plus vastes, l'Algérie, l'Afrique du Nord, la Méditerranée...

Le *DBK* est un acte de reconnaissance d'acteurs, de créateurs, de référents, dont la plupart n'existent pas, pour la culture officielle, voire le savoir académique, en tant que ce qu'ils sont réellement pour la société qui les a produits, ou à laquelle ils se sont adressés, et qui, pourtant, les reconnaît comme siens. C'est la reconnaissance d'un espace symbolique, d'un espace culturel et humain, avec ses repères propres, avec sa mémoire propre, véhiculée par sa langue, ses chants, ses hommes et ses femmes.

